

ولعل هذبن العنصرين:التدرج الزمني، وطبيعة المكان أهم عنصرين أسهما في تشكيل بناء الكتاب، فهو في كل أجزائه يتحدث عن مرحلة زمنية ومكان معين، ومن طبيعة هذا المكان في ذلك الزمن يبرز ابن خلدون حضور شخصيته ودورها، مثلما يُعنّى بإبراز أثر المكان والزمان عليه لأن الإنسان لبس معلقاً في الفراغ بل يعيش ضمن ظروف موضوعية زمكانية يؤثر فيها ويتأثر بها، ومن مجمل هذا التأثر والتأثير تنتج الأحداث التي بسردها علينا المؤلف في كتابه.

ويبدو ابن خلدون وفياً لهاجسه التاريخي وهو يشكِّل بناء سيرته، ولذلك يبدو صولعاً بالتتبع والعودة إلى الجذور والبدايات ثم ملاحقة تطورها واستندادها حسى يصل إلى تشكَّلها النهائي، ولذلك ابتدأ من جدور شخصيته حينما عاد بنا إلى نسبه منذ وائل بن حجر في اليمن وصولاً إلى خلدون الداخل إلى الأندلس وحتى جدَّه ووالده، ولا يحضر هذا النهج في هذا الموقف فحسب، بل في مواضع كثيرة، فكلما تحدَّث عن شخصية معبنة، عرض لنا أصلها وفصلها وتطورها وغوها، وكذلك يفعل بإزاء الأحداث التاريخية كفتنة الناصري وكقدوم التتر إلى الشاء، إذ يعود للحديث عن أصول هذه الظواهر ومن أبن ابتدأت وإلى أبن انتهت. وهِتُد هذا الهاجس حتى يصبح ملمحاً بنائياً بارزاً عندما ننظر إلى الكتاب نظرة شمولية فنجده يثل تتبعأ متدرجأ لحباة مؤلفه منذ جذورها الأولى والامتداد مع شخصيته في المراحل المختلفة التي عاشتها متشابكة مع زمانها وأمكنتها.

وما يساعد المؤلف على تشكيل هذا البناء المتدرج النامي أنه عمد إلى السرد التاريخي الذي يعتمد على إبراز الأحداث وتتبع تطورها فبما يشبه القصة الطويلة أو الحكاية المئدة، ولعل حضور هذه الروح القصصية من عوامل نجاح هذه السيرة الذاتية، فالسرد من عناصرها البنائية الواضحة، فكل موقف أو حدث يعرضه حلقة من حلقات هذا السرد لا تنفصل عما سبقها أو ما بليها، إذ أن هذه المواقف والأحداث التي تنتج من تحاور الشخصية وصراعها مع ما حولها تنتج مواقف جديدة وتتكثف آثارها في روح ابن خلدون ونفسيته لتكون الأحداث التالية مرهونة بسلوك ابن خلدون تجاهها، كما أن سلوكه متأثر بما عاشه من أحداث وتجارب سابقة.

ومع أن هذا البناء المنظم هو صفة مجملة للكتاب، إلا أن هناك تجاوزات محدودة يمكن رصدها باعتبارها عبوباً بنائية تؤدى إلى خلخلة البناء، وقطع

التنامي في السرد، ولكنها لا تزيد إلى الحدُّ الذي يدُّم البناء أو يودي به بل تظل في حدود التجاوزات التي تمثلها هذه المرحلة المبكرة من حياة فن السبرة الذاتبة وحياة الفنون القصصية والسردية بصفة عامة.

ومن ذلك ما ينتج عن الاهتمام بالنواحي النياريخية التي عرضناها كتجاوزات تتمادي على حضور الذات أو الشخصية في السيرة، وتبدو في هيئة شروحات وتفصيلات يقصد منها التوضيح والشرح لما بعرضه الكانب من قضايا تاريخية تتصل بالأمور التي عايشها في حياته.

ومن هذه التجاوزات تضمين ابن خلدون سيرته طائفةً من شعره الذي قاله في مناسبات متعددة، وبالرغم من أن هذا الشعر برد متصلاً عا بسرد، المؤلف في المناسبات والمواقف التي يتحدث عنها إلا أن طول هذه الأشعار يؤدي إلى قطع السرد وإضعافه، ولو أنه اكتفى بنماذج قصيرة أو مختارات من القصائد المطولة التي كان يقولها في المناسبات لما كان لها أثر على إضعاف السرد، ولكنه أورد في بعض الأحبان قصائد تضم أكثر من ماثة وخمسين بيتا:

ويراوح شعر ابن خلدون مثلما يصفه ناظمه بين القصد والإجادة، وهو حكم يدل على شيء من الموضوعية في النظرة إلى الذات وتقوعها و ثم أخذت تفسي بالشبعيرة فبانشال على بنه بحبوره توسطت بين الإجادة والقصوره (٢٥).

وما يسمهم أبضا في إرباك المسرد ويخلخل البناء نصوص الخطب والمخاطبات المطوكة التي يوردها لنفسه ولغيره، ومع أنها. تضيف لنا معرفة بالمؤلف ويعصره وبمن اتصل بهم، إلا أنه لا يحسن توظيفها لتكون متلاتبة مع طبيعة فن السبرة الذائية.

ويمكن أن نقبل قسماً من هذه المخاطبات والرسائل باعتبارها من العناصر البنائية الناجحة ومن الوثائق الهامة وخصوصاً رسائل ابن خلدون نفسه إلى أصدقاته ومعاصريه كالرسائل التي تبادلها مع ابن الخطبب ولكن اعتماده على الوثائق يتجاوز الحدود المقبولة عندما بورد مخاطبات لا تنصل بشخصيته، كالرسالة التي كتبها ابن الخطيب يودو فيها سلطانه (ابن الأحمر) حينما سافر إلى المغرب، ورسالة أخرى لابن الخطيب على لسان ملكه (ابن الأحسر).

ويقول ابن خلدون عندما يثبت الرسالة الأولني ، وكان بعث إلى مع كتابه نسخة كتابه إلى سلطانه ابن الأحسر صاحب الأندلس عندما دخل جبل الفتح، وصار إلى إياله بني مرين، فخاطبه من هنالك بهذا الكتاب، قرأيت



اسم الكتاب: نظام الحسبة.

اسم المؤلف: د. خالد خليل الظاهر، د. حسن مصطفى طبرة.

الناشر: دار المسيرة.

سنة النشر: ١٩٩٧.

عِثل هذا المؤلف « نظام الحسبة » دراسة في الإدارة الاقتصادية للمجتمع العربي الإسلامي ويقدم صوراً من تطبيقات نظام الحسبة في عصر الرسالة والدولة الراشدية مروراً بالدولة الأموية والخلافة العباسية.

وقد تم تناول هذا الموضوع الحيوي، يعرض نصوص من المراجع المعتمدة ثم القبام بتحليلها وتعليلها والتعليق عليها، يعد مقارئة بعضها ببعض، لاستخلاص أحسن الطرق لتطبيق نظام الحسبة بما يتلاءم مع التطورات التي طرأت على الحياة. إضافة إلى التركيز على مؤهلات



المحتسب، الذي هو من أهم أركان هذا النظام. وقد استقر الاصطلاح على أن الحسبة هي: أحد وظائف الدولة في الإسلام، إلى جانب السلطات الأخرى التي منها القضاء والمظالم، وهي في واقعها وحقيقتها، عبارة عن رقابة إدارية تقوم بها الدولة عن طريق موظفين مختصين، على نشاط الأفراد في مجالات خرق المثل والقيم والأخلاق والدين والإدارة والاقتصاد، وجميع أوجه النشاط الاجتماعي، تحقيقاً للعدالة والفضيلة، وطبقاً للمبادئ المقررة في الشرع الإسلامي والقواعد المتبعة المألوفة، في كل بيئة وزمن، كما هي مصطلح من مصطلحات القانون الإداري. ويمتاز هذا المؤلف عن غيره من المؤلفات التي تناولت هذا الموضوع، بكثرة الشواهد والأدلة الشرعية من الكتاب والسنة وآثار الصحابة وآراء أثمة المذاهب، التي تم عرضها باستعمال الخطوط البيانية، فهذا المؤلف بمثابة جسر محتد بين الماضي والحاضر، ليسير كل من يدوم أن يستعين بالماضي لتغيير الحاضر، وتطوير المستقبل في المجالات التي تخضع لنظام الحسبة.

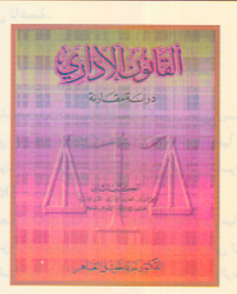
اسم الكتاب: القانون الإداري - دراسة مقارنة.

اسم المؤلف: د. خالد خليل الظاهر.

الناشر: دار المسيرة.

سنة النشر: ١٩٩٧.

يقع هذا الكتاب في ٣٣٦ صفحة من القطع الكبير، وقد تضمن خمسة فصول، دار الأول منها حول مفهوم المرافق العامة من حيث نشأتها وتعريفها، ودار الثاني حول مفهوم الضبط الإداري من حيث معناه وأهدافه، أما الفصل الثالث فقد تصدى لدراسة القرارات الإدارية، فيما تصدى الفصل الرابع لمفهوم العقود الإدارية، وأخبراً فقد دار الفصل الخامس من حول مفهوم الأموال العامة، من حيث التعريف بها وأهميتها.





أن أثبته هنا وإن لم يكن من غرض التأليف لغرابته، ونهايته في الجودة، وأن مثله لا يهمل من مثل هذا الكتاب مع مافيه من زيادة الاطلاع على أخبار الدول في تفاصيل أحوالها ١ (٢٦)، ثم يورد نصَّ الكتاب الذي يمند من الصفحة السابعة والأربعين بعد المائة وحتى الخامسة والخمسين بعد المائة، ثم يتبعه برسالة ابن الخطيب على لسان سلطانه ابن الأحمر إلى سلطان تونس ويقدم له بقوله: ﴿ وَكَانَ الوزيرِ ابنِ الْخَطِّبِ آيةٌ مِن آيات الله في النظم والنثر والمعارف والأدب، لا يساجل مُداه، ولا يهتدي فيها عِثل

فمثل هذه المخاطبات التي لا تتصل بابن خلدون نعدها عبثاً على كتاب التعريف حين ننظر إليه عوازين فن السيرة الذاتية، وهي مع ذلك تتضمن فوائد كثيرة دفعت ابن خلدون إلى المغامرة بإيرادها، مع تنبيهه أنه يعرف تعارضها مع بناء كتابه وغرض تأليفه وذلك عندما أشار في مقدمة الرسالة الأولى، أن ذلك الكتاب و لم يكن من غرض التأليف، ولكنه يلتمس أعذاراً لإيراد نصَّه تتمثل في غرابة كتاب ابن الخطيب وجودته وما يتضمنه من فوائد تاريخية تتصل بأخبار الدول وتفاصيل أحوالها وهما عذران أحدهما فني والآخر موضوعي، ولكنهما لا يشفعا للمؤلف بإثقال بناء الكتاب وخلخلة امتداد سرده مهما كانت المسوِّغات التي يوردها.

## المصنادر والمراجع:

١- التعريف بابن خلدون، تحقيق: محمد بن تاويت الطنجي، لجنة التأليف والتُرجِية، القاهرة، ١٩٥١.

٣- فن السيرة، د. إحسان عياس، طبعة دار الشروق - دار صادر-.1997

٣- الترجمة الشخصية، د. شوقي ضيف، دار المعارف، مصر، ١٩٥٦.

 أنفاء شعبان، السيرة الذاتية في الأدب العراقي، رسالة ماجستير، الجامعة المستنصرية، -١٩٩٠. والمارية المارية المستنصرية،

٥- عبد العزيز شرف، أدب السيرة الذائبة، الشركة المصرية العالمية،

٦- فيلبب لوجون، السيرة الذاتية: الميراث الأتوبوغرافي، المركز الثقافي العربي - بيروت.

#### الهوامش:

(١) د. عبد العزيز شرف، أدب السيرة الذاتية ، ص (٣).

(٢) فيليب لوجون، فن السيرة، ص (٢٣/٢٢).

(٣) انظر مقدمة ابن تاويت الطنجي لكتاب التعريف (يز - يط)

(٤) نشرت جريدة (أخبار الأدب) مقالات للدكتور المصرى محمود اسماعيل بجرد فيها ابن خلدون من الأمانة العلمية وذلك باتهامة بسرقة آراء اخران الصفاء وقد ثار التونسيون على ذلك، انظر مثلاً أخبار الأدب. ع (١٨٠) ٢٢ ديسمبر ١٩٩٦: ص ١٤-١٥. من ١٩٥٠، من المالية المناسبة

(٥) د. إحسان عياس، فن السيرة، ص(١١٨).

(١) د. شوقي ضيف، الترجمة الشخصية، ص (١٠٤).

(٧) التعريف ص ٦٦-١٧

(٨) التعريف: ص ٧٧

(١) التعريف: ص ٧٧

(١١) د. إحسان عباس، فن السيرة، ص ١٢٣

(١٢) د. عبد العزيز شرف، أدب السيرة الذاتية، ص ١١٠

(١٣) د. إحسان عباس، قن السيرة، ص ٢٤

(١٤) التعريف، ص ٢٤٨

(١٥) التعريف ص(٢٨٥) عصد المسلم

(١٦) التعريف، ص (٥٥) أحدا بيا المعالمة المعالمة

(۱۷) التعریف، ص (۸۰)

(١٨) التعريف ص ٢٥١، وعتد حديثه التاريخي حتى ص ٣٦٥

(١٩) أنغام شعبان، السيرة الذاتية في الأدب العراقي الحديث، رسالة ما

جستبر، الجامعة المستنصرية ، ١٩٩٠ ص ٢٥.

(۲۰)د. إحسان عباس، فن السيرة، ص(١١١).

(٢١) المرجع السابق، نفس الصفحة.

(٢٢) التعريف، ص (٢٥٩ – ٢٦)،

(٢٣) التعريف ص، (٢٨٥).

(٢٤) يحيى عبد الدايم: الترجمة الذاتية، ص (٤)، وواضع أنه يشأثر خطا

أستاذنا إحسان عباس في فن السبرة ص (٦٩).

(٢٥) التعريف ص (٧٠)

(٢٦) التعريف ، ص (١٤٧).

(۲۷) التعريف، ص (۱۵۵ – ۲۱۵).



# «الطريق إلى المستقبل»

بقلم: د. تيسير مشارفة

حاول عدد من المفكرين العرب تشخيص حال أمتنا العربية في الحقبة المعاصرة، وطرحوا تفسيرات مختلفة لحالة الوهن التي تعيشها هذه الأمة. فذهب بعضهم إلى أن ذلك يعود إلى:

- انهيار معنوي أصاب القشات الاجتماعية القيادية،

- أو لوباء أصاب أمتنا يمكن تسميت بـ
«سندروم العم طوم» (عقدة الأجنبي)
على حد تعبير الدكتور محمد حسين
صفوري في كتابه «حضارتنا وأمتنا:
إلى أين؟».

- أو لعطب (ضعف، عجز، إختلال) في الفواعل العربية الموحدة لأمتنا، أي: اللغة، التاريخ المسترك، المشاعر، الأمال، المصير والدين. (ويتناول ذلك د. فهمي جدعان في كتابه «الطريق إلى المستقبل»).

- أو لإنقطاع (خلل، وهن) إتصالي علائقي على مستويات متعددة:

المستوى الأول: نحن والغرب (والآخر) عموماً. المستوى الثاني: (وهو المستوى القومي البيني) بين الأقطار العربية المختلفة.

المستوى الثالث: (وهو المستوى الإجتماعي = أدنى درجات السلم) وما أصاب علاقات ما بين الأشخاص من تشوُّه في المجتمعات العربية المختلفة.

وهناك المستوى الرابع: الذي يحدث على صعبد البنى القوقبة (الفكر القومي وعبلاقت بالديني وبالعكس) فقد أدت القطبعة بين القومي والديني إلى قصور على صعيد الأمة.

لقد أدرك الكثيرون من المفكّرين العرب أن واقع أمتنا العربية في ترد مستمر منذ زمن بعيد. ومن هؤلاء، المفكر الدكتور طه حسين الذي توصّل إلى أن لا سبيل للخلاص من واقعنا المتردي إلا عبر سبيل «واحدة فذة ليس لها تعدد وهي: أن نسير مسيرة الأوروبين ونسلك طريقهم». لكن ماذا قصد طه حسين بذلك؛ وهل يعني ذلك أن نتخلى عن هويتنا؟ مأ هي هويتنا؟ وأي طريق سلك الأوروبيون للوصول إلى ما وصلوا إليه؟

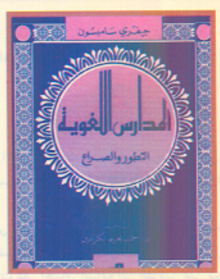
كبيرة ومثيرة هذه الأسئلة التي حاول المفكرون والفلاسفة العرب الإجابة عليها. فقد ظهرت إجابات كثيرة، إلا أن الاتصاليين (الميديولوجيين) لم يطرحوا أسئلتهم الوافية والشافية كلها بعد، (ولم أقل إجاباتُهم) حول واقع أمتنا (العربية الإسلامية) لأنهم ما زالوا يبحثون.

إن عرض حال أمتنا لا يحتاج إلى إجابات سريعة ومسلوقة من الرؤوس الحارة بل يحتاج لطرح أسئلة مستمرة (مفكّرة وذكية) كما فعل المفكر العربي حسن حنفي في صوقة التفاعل على أعتباب القرن الحادي والعشرين (٢٠-٢١/٥/٢٢) في جامعة فيلادلفيا، عندما طرح أسئلة كثيرة من جوهر واقعنا، الأمر الذي أثار دهشة المستمعين إليه. كيف أنه وهو المفكر الكبير ما زال يطرح أسئلته؟! بينما كانوا ينتظرون منه الإجابة (مقالة لي؛ السؤال عند حسن حنفي؛ المشرق ١٩٩٦/٦/٦)

أصر د. حسن حنفي في ذلك المؤقر على طرح أسئلته الكثيرة، قائلاً أن أحد أسباب عشراتنا الأخبرة أننا حاولنا الإجابة دون أن نضع السؤالي

\*مدير الجمعية الثقافية العربية- عمان





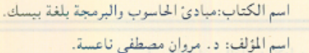
اسم الكتاب: المدارس اللغوية. اسم المؤلف: جيفري سامبسون. اسم المترجم: د. أحمد الكراعين. الناشر: المؤسسة الجامعية للدراسات.

سنة النشر: ١٩٩٣.

يتناول هذا الكتاب بشكل أساسي، اللغويات وطريقة تطورها في القرن التاسع عشر، ومع أن الدراسة العملية للغة لم تبدأ في هذا القرن، إلا أن السنوات التي تدور حول سنة ١٩٠٠ تعد نقطة تحول في تاريخ الدراسات اللغوية الحديثة. فقد حوكت الدراسات اللغوية بشكل غريب وجهتها، وخاصة في أمريكا وأوروبا حتى أصبح العمل في هذا الموضوع منعزلاً نسبياً عن

اهتمام اللغويين في السنوات الحالية، ولا يعني هذا أن الدراسات اللغوية في القرن التاسع عشر كانت عملاً جديداً كلياً، غير متصلة بالماضي وبعيدة عنه.

يقع الكتاب في ٣٥٥ صفحة من القطع الكبير، ويضم تمهيداً وسبعة فصول وخلاصة، علاوة على مقدمتين، واحدة للمترجم وأخرى للمؤلف، استعرض المؤلف في التمهيد اتجاهات الدراسات اللغوية في القرن التاسع عشر، وتصدى في الفصل الأول للمدارس اللغوية، كما درس في الفصل الثاني المنهج الوصفي وعلمائه، أما الفصل الثالث فقد افرده المؤلف لدراسة علم اللغة الوظيفي (مدرسة براغ)، وتناول نعوم تشومسكي والنحو التوليدي في الفصول : الخامس والسادس والسابع.



الناشر: دار المسيرة - عمان.

سنة النشر: ١٩٩٧.

يعرض المؤلف في كتابه، لأهم مبادئ الحاسوب والبرمجة بلغة بيسك، بأسلوب سهل ويسيط يتناسب مع الهدف التعليمي للكتاب الذي يقدّمه مؤلفه لطلبة الجامعات والمعاهد، متوخياً منه أن يعرَف الطالب والقارئ بالحاسوب ومكوناته الأساسية، وبالأنظمة المستخدمة في الحاسوب، وأنواع البرمجيات، ونظام التشغيل (Ms - Dos) ولغة بيسك.

وقد قسم المؤلف كتابه إلى ثمانية عشر فصلاً، تناول فيها أبرز ما يحتاجه الطالب في مبادئ الحاسوب والبرمجة بلغة بيسك، كما تضمن الكتاب مجموعة واسعة من التطبيقات التي ترفد

ان وأ وقا المادة العملية، وتساعد القارئ على الإلمام بموضو

والعرمجة بلغة بيسك

المادة العملية، وتساعد القارئ على الإلمام بموضوعات الكتاب واستيعابها. وختم المؤلف كتابه بثلاثة ملاحق، لعدد من الكلمات والرموز والمصطلحات المتصلة بموضوع الكتاب.





فجاءت إجاباتنا تعبيراً عن مواقف فكرية مسبقة (أيديولوجية: ماركسية أو قومية أو إسلامية) دون تحليل مفصل لواقع أمتنا المعاش. كانت إجاباتنا تعبيراً عن «إيمان مسبق» دون رؤية لمشاكل العصر.. دون رويَّة، فكانت الإجابات جاهزة: فالإسلام هو الحل، والماركسية هي الطريق، والقومية هي الملاذ، والليبرالية هي الخلاص. إنها إجابات جاهزة دون طرح سؤال محدد. دون سؤال «مفكر» أو وذكي، لا يغلق باب الحوار أو التفاعل. وبإعتقاد د. حسن حنفي أن السؤال الصحيح يتضمن نصف الإجابة، ونصف الإجابة الآخر يتمثل في طريقة وضع السؤال، أما السؤال الخاطيء فإجاباته خاطئة بالضرورة مهما عظمُ الجهد المبذول ومهما زاد قدر المجيب.

السؤال إذن هو: من نحن؟ أين مصادر القوة في أمتنا؟ وكيف يمكننا إيقاف انهيارنا؟

وفي غمرة التسابق على الإجابة عن أسئلة الواقع (واقع أمتنا) أمطرنا المفكرون بالحلول وظهرت مدارس (تيارات) متعددة حاولت معالجة

أولى هذه المدارس: هي التي طرحت علينا، كي نخرج من أزمتنا، أن نخرج جلدنا وأن نحذو حذو الغرب تمامأ حتى نرتقي بأمتنا ولكن هذا قد يفقدنا هويتنا. لكن ما هي هذه الهوية؟

المدرسة الماشية: وهي مدرسة العسكريين-الانقلابيين الذين توهموا بأن القوة وحدها هي التي تجعلنا نقف سوقف الند للند مع الغرب، واعتقدوا أن النقص في العتاد هو سبب هزائمنا، فسلحوا أنفسهم من السلاح الأوروبي الذي لايستخدم إلا لفرض إنضباط عسكري على مجتمعاتهم الخاصة في الداخل.

أما المدوسة المثالثة: فهي مدرسة الحزبين الذين تحت شعار الأهداف العظيمة قاموا وبذريعة الإنضباط الحزبي يتجنيد الناس لخدمة الأحزاب تقسها بدل خدمة الأهداف العلياء

وهدرسة وابعة: وهي مدرسة الإحصائين الذين يرون أن مشكلتنا هي مشكلة حضاربة في جوهرها، وتتطلب توفير العديد من المفكرين والعلماء -كما في الغرب- لتلافي أزمتنا الحضارية. (د. صفوري: (Y4-YV,0

وحاول د. فهمي جدعان في كتابه الأحدث والطريق إلى المستقبل -أفكارُ-قويُ للأزمنة العربية المنظورة ، ويخاصة في الباب المُعَنُونَ بـ والتبواصل، أن يرسم الطريق الفكري والنظري لمدرسة أخرى خامسة، وهي المدرسة الاتصالية، التي ترى أن سر العطب والخلل في أستنا يكمن في وهن قدراتها الاتصالية. (د. فهمي جدعان: ص٣٤٣-٤٣١) وهناك من حاول تلمس طريق إتصالي في فهم واقعنا سوى الدكتور جدعان. وأذكر قولاً لإعلامي فلسطيني (د. حسين أبو شنب) حاول التطرق إلى هزعة ١٩٦٧ ، فقال ان هزعتنا في هذه الحرب كانت إعلامية اتصالية. ودعُم وجهة نظره بأفكار تستحق الإهتمام، وهو أن إسرائيل (والغرب حليفاً لها) إنتصرت علينا بالعلامات (أو الرموز) وبالقدرات الإتصالية الكبيرة. ولاحظ ذلك الإعلامي أن إفسقارنا للوسائل الاتصالية الفعَّالة (أجهزة إتصال سلكية ولاسلكية) أثناء الحرب

الحزيرانية هو الذي قلل من حظوظنا في الانتصار وجعل الجيش المصري -على سبيل المثال- وهو أكبر الجيوش العربية، بعاني في صحراء سبناء من أزمة اتصالية قَضَّت على قدراته وشلَّت حركته بما أدى إلى هزيمته. وضرب لنا إعلامي فلسطيني آخر (خليل عبد ربه) مثلاً على هذا الحُلل الاتصالي، بأن الجيش المصري كانت تصله تعليمات متضاربة في فترة زمنية قصيرة ضمن الأجهزة الاتصالية الردينة (التلفون واللاسلكي) مَا أُوقع الجيش المصري في حيسرة وتناقض في تحركانه العسكرية، ودفعه ذلك إلى ارتباك وفوضى، فكان ذلك من أهم عوامل

(كانت الأوامر بالتقدم والإنسحاب تصل إلى الجيش المصري في فترة زمنية قصيرة لإعتبارات إتصالية بحتة).

وطرح الدكتور فهمي جَدَعان أسئلته الاتصالية: ما التواصل؟ ولمّ التسراصل؟ وذلك في محاولة للكشف عن بواطن العطب والخلل في ثقافتنا وحباتنا وفي مسيرة أمئنا، فتناول ظاهرة أسماها بـ وأزمة الأفاق العربية المسدودة» التي تعبّر عن نفسها في أشكال مختلفة في نظرتنا إلى واقعنا وإلى ذواتنا في التاريخ والحاضر، مُنبهاً إلى أن هذه الأزمة باتت تبعث اليأس في عقولنا (د. جدعان: ص ٤٢٩).

وأشار المفكر د. جدعان في ندوة له في جامعة فيلادلفيا، وكرر في حوار معه في (الجمعية الثقافية العربية) بعمان يوم ٢٢/١٠/١٠ أن أمتنا العربية (العالم العربي) لم تدخل بعد مرحلة الحداثة (ذات البعد التكنولوجي والمعلوماتي) ولكن التطور التكنولوجي الهانل وثورة الإتصنالات والمعلومات عالميا أوحي لنا بأننا دخلنا سرحلة ما بعد الحداثة. ولمُح إلى قطيعة اتصالية بين المثقف العربي الموضوعي (الْمُغْتَلَف) ومجتمعه. وأن هذا الإغتراب يعانبه المثقف الموضوعي عالمياً. وهذا ما حصل مع المفكر روجبه غارودي.

ويبنما لم يرسم لنا د. جدعان طبيعة العلاقة المرْجوُة مع الغرب بشكل تفصيلي، إلا أنه رأى أن علاقتنا مع الغرب ينبغي أن تكون ذات صبغة إتصالية أقرب إلى المواجهة، ورفض بناء العلاقة مع الآخر وفق النظرية السوسيولوجية والصراعية، التي نادي بها فرانسيس فوكوياما في كتابه ونهابة التاريخ».

وبقراءة متمعنة لكتابه الأحدث، نرى أن في أفكار د. فهمي جدعان ما يستحق الإهتمام لفهم واقعنا (وجودنا كأمة) من منظور اتصالي، وظهر ذلك من خلال القراءة المفصلة والموقَّقة التي قام بها هذا المفكِّر للفواعل العربية الموحَّدة والمحدُّدة لـ وأمتنا العربية الواحدة»، وهذه الفواعل هي: اللغة المشتركة، التاريخ، التجرية التاريخية لمشتركة، الأمال، المشاعر، والطموحات المصيرية المشتركة والفاعل الديني (المُهَيِّمن).

ويجمع المفكرون والفلاسفة العرب أيضاً، على أننا نستطيع فهم أنفسنا من خلال تواصُّلنا وحِوارِنا مع أنفسنا ومع الآخر، فـالآخر هو مرآنَّنا، ويجمع هؤلاء، على أننا نستطبعُ فهمَ موقعنا كأمة بين الأمم من خلال المسافة التي تفصلنا عن الآخر. وهذا، هو، ما أراد د. جدعان قوله عندما إستشهد بعبارة لأرسطو: «الإنسان مدنى بالطبع» ومقولة لإبن فلدون: ه إن الاجتماع للإنسان ضروري ه لبُوطُع لنا أن العلاقة



الإنسانية بشكل عام وفي طبيعتها الأصلية هي علاقة شعورية وجدانية تبادلية لا علاقة ذرائعية نفعية ذات إنجاه وحيد. وهذا يوضع لنا أن العلاقات الإنسانية (الإتصال بين الناس والحضارات والثقاقات) لن تكون إنسانية (شعورية ووجدانية وتبادلية) إلا إذا كانت قائمة على وأنّ يكون قائما على الانعاطف: أي أنّ يكون الشعور" الفاطفي هو لحمة العلاقة الإنسانية بين الأفراد.

من خلال تلك الرؤية، نجد أن لا عيش يقوم في العزلة وعدم الاتصال (أو الشواصل) مع الآخر، فالإنسان كائن إجتماعي-إنصالي محكوم به والعلاقة» مع الآخرين وذلك لإعتبارات عدة تطرق لها الفيلسوف أريك فروم، ومنها والحاجة إلى الإفلات من العزلة» التي هي حاجة أولية لدى الإنسان.

ويقول د. فهمي جدعان في محاولة لتلخيص واقع أمتنا العربية، أن الآفاق العربية أصبحت شانكة ومعقدة (أو مسدودة) وذلك لأن والأسس الفاعلة في إعادة البناء التوحيدي أو الموحّد قد طالها الضعف والعجز والإختيلال حتى بات الأمر متعقراً في الاستناد إلى أي منها-في الأرضاع الراهنة والمنظورة- في عملية إعادة البناء الموحّد. لقد طالت الآفات الأسس جميعاً: اللغة والتاريخ والمشاعر والآمال والمصير والذين» (د. فهمي جدعان: ص ٣٥٢) وكأن د. جدعان يطالبنا بتحسين واقع هذه الفواعل لتضطلع بفاعليتها في تراص الأمة، أو أنه بطالبنا بإيجاد مقومات جديدة إضافية.

وتحساول هنا، مع هذا المفكّر العسريي، أن ندرس واقع هذه الأسس (الغراعل) بشكل مختصر، وأن نبيّن مظاهر العطب والخلل فيها:

تحدق باللغة العربية أخطار كثيرة: إهمالُ أهلها وترهُلها بعد أن أصبحت مثقلة بمفردات عديدة باندة، وطغيان لغة حضارة الحداثة-اللغة الإنجليزية (أو الأمريكية)، وسيزداد زحف اللغة الطافرة (الإنجليزية) يوماً بعد يوم لأنها أصبحت لغة العلم والتقنية والحضارة، ببنما اللغة العربية (ستظل أإذا لم نوفر لها شروط محددة) مفقترة إلى قوة البناء والدفع ودالتحضير » وستكون بالتالي دون قوة «التوحيد» برغم الرصيد التاريخي العظيم لها) (د. جدعان: ٣٥٣)

وبرأيه هذا، يغلق الدكتور جدعان الطريق أمام الواهمين والحالمين (الرومانسيين) العرب الذين يعتقدون بأن عملية التعريب المعرفي والتقني يمكنها أن تحل مشكلة العجز اللغوي العربي، ويفسر د. جدعان ذلك يقوله: ان، اللغة لن تصبح حية وفاعلة وجدية إلا إذا جسدت فعلا حضاريا إبداعيا ذاتيا. وهذا ما يؤكده د. جدعان حينما يقول: وطالما أننا لا وننتجه أدوات ووسائل ووقائع حضارة خاصة بنا فإن لغتنا ستظل عاجزة قاماً عن تحقيق تواصل معرفي وتقني حي تام يصلح لأن يكون مبدأ التوحيد التي تقوم يها، وستظل لغة الحضارة المهيمنة الظافرة هي مبدأ التحولات التواصلية في شنى مبادين المعرفة والتقنية

الإنسانية « (نفسه: ٣٥٣). ونفس النتيجة توصلت أنا إليها في يحث لي بعنوان « ثورة الاتصال والمعلوماتية: المرتكزات الثقافية للنظام العربي الجديد» مقدم للمؤتم العلمي الثاني حول التفاعل الثقافي على أعتباب القرن الحادي والعشرين ( ٢٠-٢٢/٥/٢١) في جامعة للمعلومات وكمية التدفق المعلوماتي في البلاد.

## التاريخ المشترك:

التاريخ المسترك هو الفاعل الثاني، ولكن إنقطاعاً حصل في هذا التاريخ بسقوط والمدينة الموحّدة ع (بغداد) في أواسط القرن السابع الهجري، وجرت محاولات عدة لإعادة اللحمة لهذا التاريخ، إلا أن إلغاء الخلاقة عام ١٩٢٤ أدى إلى إلغاء وجرد والمدينة العاصمة الموحّدة عتى يومنا هذا، وبعد أن أصاب الإخفاق التجربة الناصرية وكل مشاريع التوحيد المعاصرة، ظهرت خصوصيات وطنية ثقافية مختلفة لا يعرف مصيرها بعد.

لقد تكرست النظم السياسية العربية المختلفة وأصبح ذلك جزءاً من معتقد المثقف العربي و «تبلورت في العقود الأخيرة مركبات ثقافية إجتماعية نفسية تستند لا إلى «التباين» و «الإختلاف» قحت إسم الخصوصية، فحسب، وإغا أيضاً إلى «التباين» و «الإختلاف» قحت إسم الخصوصية، فحسب، وإغا أيضاً إلى ممركزية ذائبة » تحقق نزوعها إلى آلية «العزلة» أو «التعازل»، أي أن تطلب كل جماعة «معجبة» أو «مغترة» يذائها الإنعزال بنفسها عن غيرها. إنها شي، أكثر من «الشوفينية» النفسية أو الأدبية، إنها غيرها. إنها شي، أكثر من «الشوفينية» النفسية أو الأدبية، إنها إنكار صريح لقدرة «الأمة العربية» على تبني مفهوم متجانس مشترك لنفسها وللعالم أيضاً » (تفسه: ٣٥٥) وكشفت دراسات السيد ياسين لنفسها وللعالم أيضاً » (تفسه: ٣٥٥) وكشفت دراسات السيد ياسين في كتابيه «الوعي القومي المحاصر» و «الشخصية العربية»، أن الإنجاد إلى التمركز حول الذات الذي تغذيه السياسات التعليمية والإعلامية والثقافية في الدول العربية المختلفة هو إنجاه بارز عند العرب إجمالاً. (السيد ياسين: الوعي القومي المحاصر، ص ١٠٩٠٠، العرب إجمالاً. (السيد ياسين: الوعي القومي المحاصر، ص ١٠٩٠٠).

#### المشاعر:

كثرت الجهود التي تبحث عن عالم عربي تواصلي أصيل يسترد الثقة المفقودة ويبعث على الفعل.

ولكن هذه الجهود با مَن بالفشل، فقد ضعف الاتصال عربياً وكثرت الحواجز وتعقدت سياسات الإنتقال بين الأقطار العربية المختلفة، وأصبح المواطن العربي الفلسطيني -مشلاً- غربياً يُعلَق بين الحدود ونقاط العبور، ولا يستقبله أحد، وإن أستُقبل يظل تحت المراقبة الدائمة.

فبدلًا أن يكون الفلسطيني وفلسطين عامل توحيد، أصبح الفلسطينيُّ شراً لايد منه وصارت فلسطينُ قضيةً مشؤومةً يتمنَّى البعض لو تَمَحَى عن الوجود تماماً لأنها تلقي على كواهلهم مسؤوليات وتبعيات لا قدرة لهم عليها.



اسم الكتاب: إدارة المؤسسات الإعلامية في الوطن العربي. اسم المؤلف: د. صالح أبو أصبع. الناشر: دار آرام للدراسات والنشر.

سنة النشر: ١٩٩٧.

يقع الكتاب في ٣٥٠ صفحة من القطع الكبير، ويتكون من قسمين رئيسين عالج الباحث في الأول منهما النظريات والأسس العلمية للإدارة بدءاً بالبيروقراطية ومدرسة النظرية الإدارية ونظرية الإدارة العلمية، مروراً بنظرية العلاقات الإنسانية ومدرسة العلوم السلوكية ومدرسة اتخاذ القرار، وانتهاء بمدرسة اتخاذ القرار ونظرية إدارة الأنظمة ونظرية (Z) البابانية. أما القسم الثاني فقد افرده المؤلف لأنشطة الإدارة وتطبيقاتها من حيث القيادة واتخاذ القرار والتخطيط والتنظيم والاتصال والرقابة وإعداد الميزانيات وتوظيف الكوادر وتدريبها.



ويمكن أن نعد هذا الكتاب مرجعاً أساسياً في مجال إدارة المؤسسات الإعلامية في الوطن العربي، لا غني عنه للإعلاميين ودارسي الإعلام.

اسم الكتاب: المثاقفة والنقد المقارن. اسم المؤلف: د. عز الدين المناصرة. الناشر: المؤسسة العربية للدراسات. سنة النشر: ١٩٩٦.

يتصدى الشاعر عز الدين المناصرة في هذا الكتاب - وهو الباحث البارز علاوة على شاعريته المتميزة - لرصد تطور نظرية المقارنة في الأدب وتناميها معرفياً وتاريخياً، ولا يدُّخر وسعاً في التأثير على استيعا ، الذات التاريخية ، بغية امتلاك مفاهيم وأدوات المقارنة والمثاقفة انطلاقاً من المنهج العلمي، وهو كأي باحث يمتلك منهجه امتلاكاً خلاقاً، فقد حرص على المزاوجة بين المفهوم والنموذج ، بين النظرية والتطبيق ، مشخصاً أزمة نظرية المقارنة أوروبياً ، ملقياً الضوء على العقبات التي تحول دون تبلور هذه النظرية عربياً.

يقع الكتاب في ٣٥٠ صفحة من القطع الكبير، ويتكون من مقدمة وخمسة أقسام، دارت على

التوالي من حول القضايا النظرية وتاريخ الأدب المقارن في الوطن العربي، وبعض التطبيقات في النقد المقارن، وتسليط الضوء على وثائق الأدب المقارن، إضافة إلى خطة مقترحة لتدريس النقد المقارن في الجامعات العربية، وأخيراً بيبليوغرافيا مقترحة في الأدب المقارن.





وأصاب المشاعر العربية خدش، وأفسدت حرب الخليج الأخبرة والمشاعر العلائقية، بين أقطار العالم العربي، وانقسم العالم العربي مجدداً إلى أطراف متنازعة فوق تشرذمة السابق. وظهر أن وقائع عام ١٩٩٠ قد دشنت حقبة جديدة كل الجدة في حالة والانفصال، وإنحسار التواصل في العالم العربي. و ما من أحد الأن يخفي مشاعره وما من أحد بنكر الأضرار البليغة التي لحقت بالذات العربية وجعلت منها ذوات تحكمها قوانين الشك والخوف والرهبة والخوف والحذر والنفور والكراهبة، (د.

وحصل تطور جوهري في طبيعة الخطاب القومي العربي، وكان من تتبجته نهاية الخطاب التقليدي ونحوله إلى خطاب نفعي برجماتي واقعى طارد لكل الذيول الرومانسية في المشاعر العلاتقية العربية، مجدأ لسيادة الممارسات السلطوية للنخب الحاكمة ومثقفيها المصطفين (السبد يسين: الوعي القومي المحاصر، ص ١١٣-١٢٢). لقد سقط من البنبة الشعورية العلائقية العربية الطابع الإنسائي المتجسِّد في عاطفية العلاقة ووجنانيتها. ويقول . د.جدعان وإن العلاقات التواصلية بين عوالم العرب الخاصة عند هذه التهايات من القرن هي في أدنى مراتبها من حبث القوة والعمق والششابك والإتصال والقدرة» (الطريق إلى المستقبل: ٣٦٠).

ومن مؤشرات اضمحلال المشاعر المشتركة وخفوت شعلة هذه المشاعر، أنه قد صارت هناك صورة فمطية مقولية للعربي (الآخر) في بعض الدول العربية. ولم يسلم الإعلام العربي من عمليات تحريض وتوجيه ليث معلومات وثقافة عامة معادية للمشاعر العلائقية الطيبة عربياً. هذا الأمر أحدث شروخاً في المشاعر و والأمال، وضرب إمكانية تحقيق «مصير» مشترك (مستقبل علائقي تواصلي) قائم على التألف عُكُونُيُّه العاطفي والوجداني.

لا أحد بنكر أهمية ومكانة الفاعل والديني، في عملية التوحيد المجتمعية والإنسانية. وكل القرائن التاريخية تنهض لتعزيز الإعتقاد بأن هذا الدين الإسلامي] كان المبدأ الأساسي في بزوغ الدولة العربية وفي تشكُّل الحضارة العربية الإسلامية وتطورها، وذلك برغم تعدد وتباين المصادر البشرية والمادية والثقافية لهذه الدولة ولتلك الحضارة، (د. جدعان: ٣٦٣).

ولكن هل الدين الإسلامي وحده كاف وقادر على تحقيق المشروع التوحيدي على صعيد الأمة العربية في الوقت الراهن؟ لمعرفة ذلك علينا إدراك ما يلي:

أولاً - الضاعل الديني وحده دون الفواعل الأخرى (اللغة والتاريخ والشاعر والأمال والصير) لن يفلح تماماً في عملية توحيد الأمة العربية. فهو مكمل.

شافياً - نظراً للتطور التكنولوجي وتقنيات المعلومات في وقتنا الراهن، لابد أن يستند الفاعل الديني إلى مقومات ومنطقبة للتجاح.

الله عند وردة التسليم بمبدأ والتحديث وللفاعل الديني، والإفرار بمبدأ التعددية الدينية في العالم العربي التي وأصبحت البوم أكشر عمقاً

وتأثيراً» (نفسه: ٣٦٤).

دايها : علينا أن نقر بروأن الفاعلية الإسلامية الحديثة النشطة، في الحقول الاعتقادية والاجتماعية والسياسية، قد تفرقت بها السيل والأسباب وتفاوتت الاجتهادات والرؤى والقراءات حتى وصلت في بعض الأحيان إلى حدود التناقض والدفع المتبادل، فزعزع ذلك الثقة في القدرة التوحيدية العامة لهذه الحركات «نفسه: ٣٦٤) ونخشي أن يكون الفاعل الديني عامل إعاقة للجهود العربية التحديثية والتوحيدية في الأزمنة العربية المنظورة. وضروري إسناد هذا الفاعل بفواعل جديدة

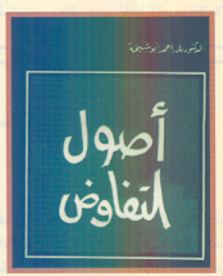
خابطاً: هناك صبغ معاصرة مثل المجتمع المدنى والدولة كبدائل قوية لتولى مهمات العمل التوحيدي. وينبغي مراعاة هذا الأمر.

■ المشروع الديني أصبح مصدر خوف وقلق ولوحظ وأن تحويل القوى الإسلامية النشطة للإسلام من دين ينشد الهداية والرحمة والإصلاح الأخلاقي والإجتماعي إلى دين يتطلع أولأ وآخرا إلى إحتباز السلطة السياسية وإعادة الخلافة وإقامة الدولة الإسلامية قد صعب طريق والمشروع الإسلامي، وجعله هو وأصحابه موضع شك وتوجس وشبهة وخوف، من جانب الدولة من جهة ومن جانب القوى الإجتماعية والسباسية التي تحفل بها المجتمعات العربية من جهة أخرى، ومن جانب العالم الخارجي المهيمن من جهة ثالثة». ويطالب د. فهمي جدعان أصحاب المشروع الديني، وكي يكون الفاعل الديني الإسلامي فاعلاً وتواصلياً حقيقياً ، به وإعادة صياغة الصورة الدينية الإسلامية الذاتية والكونية، وأنه لابد) من تحرير الفاعل الديني من جميع العناصر التي تجعل المشروع الذي يستند إليه مشروعاً مثيراً للعداء أو النفور أو الحرج داخل (دار الإسكام) وخارج دار الإسكام» (الطريق إلى المستقبل: ٢٦٥).

عا سبق نلاحظ عوامل الإعاقة لعملية توحيد الأمة العربية، ولذا، فإنه لا مجال في وقتنا الحاضر أمام عمليات توحيد قسرية وعنيفة (مثل النموذج العراقي في الكويت). وعلينا أن نقر بأن الوحدة في التنوع والإختلاف لا العكس كما يظن البعض، وأن لا مبرر لفصل الدين عن العروبة (القرمية أو العصبية) وأنهما معا-أي القومية والدين- وجنباً إلى جنب، كفيلان بتغبير واقع أمتنا، كما أن تحرير فلسطين ودعم وتأبيد إقامة الدولة الفلسطينية المستقلة، بعاصمتها القدس قلب الوطن العربي أحتى تكون الرابط القوى والموضوعي ديمغرافيها = بشرباً وجغرافياً } كفيل بربط المشرق العربي بمغربه وتوحيد النفس العربية، وأن الإقرار بالتعددية الدينية عربيا كفيل بتوحيد الأمة العربية.



# إصدارات فيلادلفيا



اسم الكتاب: أصول التفاوض. اسم المؤلف: د. نادر أبو شيخة. الناشر: دار مجدلاوي.

سنة النشر: ١٩٩٧.

يقع الكتاب في ٣٩٧ صفحة من القطع الكبير، ويتوزع بالإضافة إلى المقدمة والخاتمة، على عشرة فصول: الفصل الأول يعنى بالمفاوضات كمفهوم وخصائص، ويدور الفصل الثاني من حول الشخصية والثقافة والسلوك التفاوضي. أما الفصل الثالث فيركز على مبادئ التفاوض، ويتصدى الفصل الرابع لدراسة مناهج التفاوض والدافعية، وفي الفصل الخامس معالجة

لاستخدام الفريق التفاوضي، ويركز الفصل السادس على مهارات حل الصراع، أما الفصل السابع فيقدم شرحاً للإعداد للمفاوضات، ويدرس الفصل الثامن استراتيجيات وتكتيكات المضادة ، ويتناول الفصل العاشر مفاوضات الرهائن كمبادئ واستراتيجيات.

التاري على التعمل في فهم محتورات الكتاب